
20

Boletín de la SESBE
Vol. 20(1) Marzo 2025

La moralidad como producto de la 
evolución

Heraclio Corrales Pavía, Universidad de Málaga, Departamento de Filosofía, 
heracliocorrales@uma.es 

Una faceta de la conducta normal de un 
ser humano es la capacidad de juzgar mo-
ralmente y de otorgar una significación 
ética a las acciones de otras personas. Se 
trata, sin duda, de un rasgo destacado 
del ser humano y han existido multitud 
de explicaciones sobre la razón de ser de 
esto, desde la fundamentación kantiana 
en la razón, hasta las ideas relacionadas 
con la superestructura social de la filosofía 
marxista. De todas ellas, hay una que ha 
obtenido un respaldo empírico creciente 
en las últimas décadas: que el origen de 
la moralidad está en nuestra historia evo-
lutiva. El objetivo de este artículo es ex-
plicar qué características tiene esta teoría 
y cómo debe ser la mente para que sea 
una teoría viable. No se discutirán teorías 
rivales directamente, aunque esta teoría, 
como se comprobará, es incompatible 

con un origen social sobrevenido de la 
conducta moral.

Para este propósito, se desarrollarán 
dos secciones en las que se expondrán los 
resultados de algunas de las investigacio-
nes con más trascendencia desde un pun-
to de vista teórico e histórico, además de 
una adicional en la que se bosqueja una 
posible respuesta a la clásica objeción de 
que existen muchos códigos morales dis-
tintos, lo que parece ser un indicio de un 
origen aprendido de la moral. En la pri-
mera sección de este trabajo, se explicará 
en qué sentido puede ser útil, desde el 
punto de vista de la selección natural, que 
nuestra acción se oriente a ayudar a otros. 
Para ello, aludiremos a los desarrollos de 
teoría de juegos y a los experimentos si-
mulados que se han desarrollado en este 

mailto:heracliocorrales@uma.es


21

Boletín de la SESBE
Vol. 20(1) Marzo 2025

ámbito, con particular énfasis en el ya clá-
sico experimento de Axelrod (1981). En 
esta sección, se hablará del papel de la re-
putación y de la buena fama en este tipo 
de sistemas.

En la segunda sección, se explicará 
en qué sentido se puede hablar de ten-
dencias de nuestra mente y de si acaso 
seguimos teniendo “instintos”. En efecto, 
parece que somos seres racionales y que 
tenemos un papel consciente en nuestra 
toma de decisiones, pero, aún si esto no 
fuera falso, existe cierto margen para que 
nuestra mente procese la información 
al modo en el que lo harían generacio-
nes anteriores a nosotros. Se desarrollará, 
por tanto, la teoría de la modularidad de 
la mente y la del Welfare trade off ratio 
(WTR) (Cosmides y Tooby, 2013), teoría 
novedosa y prometedora que permite en-
tender cómo funcionan aquellas emocio-
nes que inducen o previenen conductas 
morales o emociones morales.

La posibilidad teórica de la evolución de 
la moralidad

Antes de comenzar, se deben realizar 
dos aclaraciones previas. En primer lu-
gar, aunque, por mor de la simplicidad, 
hablemos en este trabajo solo de altruis-
mo y de deseos de ayudar, no creo que 

la moralidad se agote en el altruismo y 
el daño. Como Tomasello ha señalado, 
que la moralidad surja como producto 
evolutivo implica que esta se relaciona 
con el incremento de la eficacia bioló-
gica agregada del grupo a través de una 
optimización de la cooperación, siendo 
esta última la justificación última de la 
existencia de la moralidad en nuestra 
especie y, de modo más primitivo, en 
otras (Tomasello, 2016). Lo que, en la 
práctica, se traduce en estados men-
tales de aprobación y desaprobación 
moral que tienen por objeto acciones, 
y en creencias sobre cómo deberíamos 
actuar tanto nosotros mismos como los 
demás.  En efecto, a una gran cantidad 
de personas encuestadas les parece mo-
ralmente reprobable la historia de Mark 
y Julie, dos hermanos que, extremando 
las precauciones, mantienen una única 
relación sexual (Mark usa preservativo y 
Julie toma la píldora); después de la cuál 
nunca vuelven a tener un encuentro se-
xual y su relación mejora de modo sig-
nificativo (Haidt, 2011). Se podría desa-
rrollar, seguramente, una explicación en 
la que esta conducta se generalizara y 
aparecieran en el mundo una gran can-
tidad de niños con defectos congénitos 
por consanguinidad, pero no parece 
que esta sea la primera idea que se nos 
venga a la mente al juzgarlos… y, más 
importante, nos seguiría pareciendo mal 
incluso si no se entera nadie nunca.



22

Boletín de la SESBE
Vol. 20(1) Marzo 2025

En segundo lugar, que, como ha seña-
lado el filósofo Philip Kitcher (2011), el 
término “altruismo” es ambiguo y se re-
fiere, dependiendo del contexto, a tres 
aspectos distintos del mundo: i) altruismo 
biológico, que es aquel que implica un 
beneficio directo en la eficacia biológica 
de otro individuo, junto con un perjuicio 
para la propia; ii) altruismo conductual, 
en donde el individuo satisface los inte-
reses del otro (no necesariamente aumen-
tando la eficacia biológica o, al menos, 
no siendo esto central, como en el caso 
del consuelo en los bonobos), al margen 
de que la acción estuviera dirigida a be-
neficiar a un tercero o no, y iii) altruismo 
psicológico, que se refiere al deseo genui-
no de prestar ayuda a otro como fin en 
sí mismo, sin ningún beneficio propio en 
mente (Kitcher, 2011). Esta apreciación 
es fundamental, porque pareciera que si, 
al ser altruistas, ganamos eficacia bilógi-
ca, entonces siempre hay de fondo cierto 
maquiavelismo; pero no, puede ser que 
sintamos genuino altruismo psicológico y 
deseos de ayudar a los demás, aunque el 
origen de ese deseo sea que ese tipo de 
conductas han aumentado la eficacia bio-
lógica neta de nuestros ancestros.

Una razón bastante sencilla de por qué 
nos ayudamos los unos a los otros es que, 
en el fondo, los genes que perduran en 
el tiempo son aquellos con un fenotipo 
asociado que hace más probable la super-

vivencia de las copias del gen, incluso de 
aquella que no están en el propio orga-
nismo. De modo que cuidamos de esas 
copias que aparecen en otros organismos 
(de nuestros hijos, por ejemplo). Esta es 
una explicación de selección de parentes-
co explicada en término de selección de 
genes, tal y como lo hace Dawkins (2017), 
lo que es una forma bastante ilustrativa de 
comprender el fenómeno. Pero hemos de 
comprender que se trata de una teoría 
independiente y que la aceptación de la 
selección de parentesco, i. e. la idea de 
que la selección natural opera sobre fami-
lias que se apoyan mutuamente, no com-
promete con la teoría de la selección de 
genes (que señala que el objeto de la se-
lección son, en última instancia, los genes) 
(Diéguez-Lucena, 2012). Algunos autores 
han apuntado que el afecto y el cuidado 
puede ser algo que nace en el seno de la 
relación maternofilial y que esa capacidad 
se aplica a un número progresivamente 
mayor de personas a medida que evolu-
ciona la especie (Kitcher, 2011).

Ahora bien, ¿cómo es posible que una 
conducta que explícitamente tiene por 
objeto satisfacer los intereses de un terce-
ro triunfe sobre una egoísta en la que ve-
lemos por nuestras propias necesidades? 
Para resolver esto, se han usado simula-
ciones en términos de teoría de juegos. 
Supongamos que se le ha detenido junto 
a su cómplice y se le está sometiendo a 



23

Boletín de la SESBE
Vol. 20(1) Marzo 2025

un interrogatorio. Se le ofrece, para que 
coopere, un trato: si defrauda a su com-
pañero y confiesa, quedará libre de la cár-
cel siempre que su compañero no confie-
se, yendo su amigo 3 años a la cárcel. Si 
ambos confiesan, irán 2 años cada uno. 
Si ninguno confesara, solo estarían en la 
cárcel por 1 año. ¿Qué ha de hacer? Si 
ordenamos nuestras prioridades, vemos 
que lo óptimo sería defraudar nosotros 
y que el otro coopere, de este modo, no 
pisaríamos la cárcel. En segundo lugar, 
que cooperemos los dos (entre nosotros, 
entiéndase), por lo que iríamos 1 año. 
Luego, que defraudemos los dos, iríamos 
así dos años cada uno, y, por último, ser 
defraudados al tiempo que cooperamos, 
que es lo que se llama “hacer el primo” 
(Poundstone, 2018).

Si lo pensamos un momento, parece 
que lo único razonable es defraudar. Si de-
fraudamos, siempre vamos a estar en una 
situación mejor que si no lo hacemos: si el 
otro coopera, estamos en nuestra situación 
preferida; pero es que, si el otro defrauda-
ra, estamos en la tercera situación en lugar 
de hacer el primo. Visto desde otro punto 
de vista, es como si nos restaran un año 
de prisión solo por defraudar. La situación 
se agrava si consideramos que el otro está 
pensando exactamente lo mismo que no-
sotros (Poundstone, 2018). ¿Cómo puede 
ser esto un argumento en favor del origen 
evolutivo de la moralidad?

Resulta que la situación cambia si ju-
gamos varias veces. Robert Axelrod di-
señó un concurso de programación en 
el que los aspirantes tendrían que pre-
sentar una estrategia para jugar un nú-
mero indefinido de rondas al dilema del 
prisionero. Tendrían que jugar contra 
todos los demás aspirantes, contra una 
copia de ellos mismos y contra uno que 
coopera o defrauda aleatoriamente (lla-
mado Random). La puntuación final es el 
resultado agregado de todas las rondas 
(Axelrod, 1981). Entendemos por estra-
tegia a “la descripción completa de una 
forma determinada de jugar […]. Una 
estrategia debe prescribir las acciones a 
realizar tan detalladamente que nunca 
haga falta tomar una decisión al seguir-
la” (Poundstone, 2018). Nótese que es 
fundamental que el número de rondas 
sea indefinido, pues, como se ha dicho, 
lo más beneficioso si jugamos una sola 
vez es defraudar; cooperar puede ser-
vir para mandar el siguiente mensaje al 
otro jugador: “si nos ayudamos, pode-
mos estar en una situación mejor que 
la situación 3”, por lo que no tiene mu-
cho sentido hacerlo cuando no hay más 
ocasión de cooperar. Pero, más aún, si 
sé que el otro no tiene incentivo para 
cooperar en la última, ¿por qué iba a 
cooperar en la penúltima? Podemos re-
producir este razonamiento hasta la pri-
mera ronda, por lo que el juego carece-
ría de sentido.



24

Boletín de la SESBE
Vol. 20(1) Marzo 2025

La estrategia que ganó fue bautizada 
como Tit for tat (Donde las dan, las to-
man), que consistía en i) cooperar siem-
pre en la primera ronda, y, ii) a partir, de 
ahí imitar lo que hubiera hecho el otro 
jugador en la ronda anterior, sea cooperar 
o defraudar. Esta estrategia tenía la parti-
cularidad de ser amable (cooperar al prin-
cipio), vengativa, conciliadora y muy sen-
cilla, pues constaba solo de dos normas. 
Algo muy interesante del caso es que, 
cuando Axelrod repitió el experimento, 
aun sabiéndose quién había ganado, Tit 
for tat volvió a ganar.

Como es natural, no todas las situacio-
nes que se dan en el reino animal siguen 
esta lógica, Trivers ha señalado una serie 
de condiciones que modulan el modo 
en el que se dan esta clase de interaccio-
nes: i) duración de la vida; ii) grado de 
dispersión; iii) nivel de dependencia mu-
tua; iv) cuidado parental, y v) existencia 
o no de jerarquía de dominancia donde 
primen las relaciones verticales (Trivers, 
1971). Esto tiene sentido: es más rentable 
cooperar con aquellos con los que van a 
tener ocasión de devolvernos el favor en 
el futuro, y nada de esto va a ocurrir si 
no necesitamos la ayuda de nuestros con-
géneres, como puede ser el caso, verbi-
gracia, de una lapa. Dawkins propone un 
ilustrativo ejemplo de pájaros que tienen 
que decidir si desparasitar o no la cabeza 
de sus compañeros, situación cuya clasi-

ficación de los resultados potenciales se 
corresponde con el dilema del prisionero 
(Dawkins, 2017).

Lo dicho solo sirve para mostrar que, 
en algunas situaciones, puede ser bene-
ficioso no actuar de un modo burdamen-
te egoísta, lo que es poco probable que 
se le haya pasado por alto a la selección 
natural. Pero la verdad es que Tit for tat 
es una estrategia de lo más extraordinaria 
en el mundo animal, lo que no debe ex-
trañarnos, porque no solemos interactuar 
con congéneres aleatorios y distintos cada 
vez. Más bien, solemos interactuar con 
gente que quiere interactuar con nosotros 
de vuelta, y las personas nos parecen ade-
cuadas o no para nuestro proyecto vital 
en función de las cualidades que estas ha-
yan exhibido (Krebs, 2011).

Lo dicho solo sirve para 
mostrar que, en algunas 

situaciones, puede ser 
beneficioso no actuar de un 

modo burdamente egoísta, lo 
que es poco probable que se 

le haya pasado por alto a la 
selección natural



25

Boletín de la SESBE
Vol. 20(1) Marzo 2025

Los sistemas como los descritos por 
Axelrod se llaman de “reciprocidad di-
recta” y aquellos en los que los jugadores 
no se emparejan aleatoriamente, sino en 
función de sus puntuaciones, son de “re-
ciprocidad indirecta”. Se ha comprobado, 
en el juego del bien común, que las per-
sonas con mejor nombre tienden a obte-
ner mejores beneficios. En este juego, se 
da una suma inicial a cada persona y se 
ponen a jugar en grupos. Cada miembro 
del grupo tenía dos opciones: poner sus 
ingresos en un fondo común, en el que se 
multiplica y se divide en partes iguales en-
tre los jugadores o quedárselo. El bote se 
reparte igualmente entre todos los juga-
dores, al margen de que hayan coopera-
do o no. Se ha comprobado que, cuando 
el emparejamiento puede basarse en la 
reputación previa de partidas anteriores, 
aquellos con más prestigio sacaban más 
beneficio. Existe una correlación positiva 

también con la posibilidad de castigar, 
lo que es un indicio sobre los beneficios 
de que se desarrolle la conducta punitiva 
(Hauser, 2007).

La modularidad de la mente y la psico-
logía evolucionista

Para que la evolución haya podido de-
jar su huella en nuestra conducta, es nece-
sario que se den algunas características en 
la mente humana. En efecto, si tuviéramos 
un control libre y directo sobre cada uno 
de nuestros procesos cerebrales, si todo 
fuera aprendido, no podríamos hablar de 
que la moralidad tiene un origen evoluti-
vo. Como es evidente, podemos aprender 
y este aprendizaje puede afectarnos a la 
hora de elegir un curso de acción u otro. 
Pero esto no significa que el cerebro sea 
un folio en blanco en el que se puede es-
cribir cualquier cosa. Más bien, lo que se 
defiende es que a través del aprendizaje 
se modula el funcionamiento de estructu-
ras preexistentes a través de medios que 
son también fruto de la selección natural.

La teoría sobre la naturaleza de la 
mente preferida por los psicólogos evo-
lucionistas es la de la modularidad de la 
mente. Según este modelo, “la mente es 
un sistema complejo de muchas partes 
que interactúan” (Pinker, 2018), es decir, 

Se ha comprobado que, 
cuando el emparejamiento 

puede basarse en la 
reputación previa de 

partidas anteriores, aquellos 
con más prestigio sacaban 

más beneficio



26

Boletín de la SESBE
Vol. 20(1) Marzo 2025

existen diferentes programas que generan 
diferentes respuestas ante distintos estí-
mulos. Cierto es que podemos aprender, 
pero podemos aprender precisamente 
porque estamos “programados” para que 
podamos hacerlo (Pinker, 2018). Es decir, 
nuestro cerebro, al igual que el resto de 
los órganos de nuestro organismo, tiene 
una función, que es responder al entorno 
del modo que este requiere: la respuesta 
que tenemos ante una apetitosa hambur-
guesa es distinta a la que tenemos cuando 
vemos a alguien que nos parece atractivo; 
y esto no es algo que hagamos de modo 
consciente (Cosmides y Tooby, 2013). 
Nuestro cerebro procesa la información, 
la categoriza, la asocia a un programa 
concreto, genera una respuesta fisiológica 
y, en algunos casos, hace que aparezca en 
la consciencia como un deseo, aversión, 
asociación, etcétera.

De este modo, la respuesta ante un 
estímulo dado no es algo que decidiría-

mos de modo consciente, solo vemos el 
producto del módulo. Pero ¿es aprendi-
do? De nuevo, si estos módulos fueran 
muy maleables o su funcionamiento se 
basará en un aprendizaje social en su 
práctica totalidad, tampoco podríamos 
decir nada muy interesante de nues-
tra vida moral desde la psicología evo-
lucionista. Esto es una cuestión, como 
es natural, de grados. Los estudios de 
heredabilidad con gemelos, que tienen 
por objeto explicar qué porcentaje de 
las diferencias entre la personalidad de 
los individuos se explica por la genéti-
ca concluyen que los Big five (los ras-
gos de la personalidad principales cuya 
combinación nos sirve para describir a 
cualquier persona de un modo bastan-
te adecuado) son heredables en torno 
al 50%. Estos rasgos, que en inglés for-
man el acrónimo OCEAN son apertura 
a nuevas experiencias, responsabilidad, 
extroversión, afabilidad y neuroticismo 
(Bueno, 2020; Pinker, 2018).

Nuestro cerebro, al igual que el resto de los órganos de nuestro 
organismo, tiene una función, que es responder al entorno del 

modo que este requiere: la respuesta que tenemos ante una 
apetitosa hamburguesa es distinta a la que tenemos cuando 

vemos a alguien que nos parece atractivo; y esto no es en algo 
que hagamos a nivel consciente



27

Boletín de la SESBE
Vol. 20(1) Marzo 2025

Este es el marco teórico en el que se 
desarrolla el estudio de la huella evoluti-
va en nuestra moralidad, pasemos a ver 
cómo se ha defendido el funcionamiento 
de los módulos implicados en el desarro-
llo de la conducta social. El inconsciente 
funciona usando unos parámetros llama-
dos “variables regulatorias internas”, que 
“no son exacta-
mente creencias ni 
conceptos”, sino 
valoraciones que 
hace nuestra men-
te de las aferencias 
que recibe de los 
sentidos y asocia-
ciones, y que utili-
za para modular la 
respuesta al entor-
no que ha causado 
el estímulo (Cosmi-
des y Tooby, 2013). 
Estas variables pue-
den afectar a dife-
rentes módulos de 
modo simultáneo, 
v.g. si nuestra mente interpreta que una 
persona tiene un alto grado de parecido 
genético con nosotros por haber visto a 
nuestra madre cuidarlo, experimentare-
mos más simpatía hacia esta persona al 
tiempo que nos sentiremos menos atraí-
dos sexualmente hacia ella. Todo esto sin 
perjuicio de que los módulos estén “en-
capsulados” (i. e. no se influyen el uno al 

otro). Diferentes módulos usan la misma 
información para distintas cosas (Cosmi-
des y Tooby, 2013).

Entre todos los módulos, para lo que 
aquí se trata, hay uno que tiene un inte-
rés especial para el estudio de la conducta 
moral: la ratio de compensación de bien-

estar (WTR en ade-
lante, por sus siglas 
en inglés) que es, 
intuitivamente, la 
variable regulatoria 
interna que modula 
lo mucho que nos 
preocupamos por 
el bienestar y los in-
tereses de otra per-
sona en concreto. 
Así, cuando el WTR 
que experimenta-
mos hacia una per-
sona es más alto, 
tenderemos a fa-
vorecerla en mayor 
medida, incluso en 

casos donde haga falta un gran empeño 
por nuestra parte para satisfacer un poco 
de sus intereses (Cosmides y Tooby, 2013; 
Sell, 2017). El WTR, como se mostrará in-
mediatamente, es fundamental para de-
cidir si ayudar o no a otra persona a sa-
tisfacer sus intereses. Asignamos un WTR 
a cada persona en base a una serie más 
compleja de parámetros, y este es bastan-

Entre todos los módulos hay 
uno que tiene un interés 

especial para el estudio de la 
conducta moral: la ratio de 
compensación de bienestar 
que es, intuitivamente, la 

variable regulatoria interna 
que modula lo mucho que nos 
preocupamos por el bienestar 
y los intereses de otra persona 

en concreto



28

Boletín de la SESBE
Vol. 20(1) Marzo 2025

te más consistente, coherente y transitivo 
con respecto el asignado a otros de lo que 
esperaríamos por mero azar, siendo esto 
así en todas las culturas estudiadas (Del-
ton et al., 2023).

¿Cómo decide nuestra mente si prio-
rizar los deseos de otra persona sobre los 
nuestros? Comparando dos cursos posi-
bles de acción, uno previsiblemente al-
truista y otro previsiblemente egoísta. Se 
actuará de modo altruista (nos referimos, 
naturalmente, al altruismo psicológico) 
exclusivamente si:

WTR x Bde la otra parte > Bpropio

Donde B representa el beneficio pre-
visible del curso de acción altruista. Así, 
esta fórmula compara la prioridad que le 
asignamos a los intereses de otras perso-
nas en nuestro cálculo mental inconscien-
te con la propia. Naturalmente, lo habi-
tual es que sea un valor entre 0 y 1, pero 
podemos concebir casos en los que sea 
mayor que 1 o menor que 0. Nótese que 
el hecho de que una persona sea un des-
conocido para nosotros no significa que 
nuestro WTR hacia ella sea 0 (i. e. que no 
nos importe en absoluto).

 Esto no solo es relevante porque mues-
tra un mecanismo por el que nos ayuda-
mos por el mero deseo de colaborar: sirve 
para explicar la existencia de las emocio-

nes morales, esto es, aquellas emociones 
que nos conducen a acciones que pueden 
ser interpretadas desde un punto de vista 
moral. Para esto es necesario que poda-
mos figurarnos cuál es el WTR que otras 
personas nos asignan a nosotros. De acuer-
do con este modelo, nos sentimos como 
nos sentimos por la discordancia entre el 
WTR real y el estimado. Si una persona 
nos trata mejor de lo que esperábamos, 
nos sentimos agradecidos y estamos más 
dispuestos a actuar en su beneficio; si, por 
el contrario, vemos que no hemos teni-
do a alguien en la consideración debida, 
nos sentimos culpables como mecanismo 
para tratarla mejor en el futuro, etcétera 
(Cosmides y Tooby, 2013).

Una emoción que ha recibido parti-
cular atención es la ira, que se produce 
cuando percibimos que no nos tratan 
con la consideración que creemos que 
nos merecemos (de ahí que los narcisistas 
sean bastante irritables). Frente a la teo-
ría rival de que nos enfadamos porque se 
nos impone una desigualdad, la teoría del 
WTR nos permite entender por qué nos 
enfadamos más cuando alguien nos deja 
plantado por un motivo trivial que por 
uno trascendente (Sell, 2017).

Como es natural, esto solo es la génesis 
del impulso moral, constamos de módulos 
de carácter general que permiten razonar 
y gestionar las acciones con implicaciones 



29

Boletín de la SESBE
Vol. 20(1) Marzo 2025

morales. Sigo pudiendo contar hasta diez 
antes de gritar, pero ahora comprendemos 
que la indignación y la ira viene de un sis-
tema profundamente arraigado en nuestra 
mente que tiene que ver con el altruis-
mo, la reciprocidad y, en último término, 
con el tipo de conductas que nos suscitan 
emociones por una u otra razón. Natural-
mente, podemos discutir qué es bueno y 
qué debemos perseguir, pero el acceso a 
la comprensión del bien y el mal viene, en 
primera instancia, de lo aquí expuesto.

Es importante notar que nada de lo 
aquí expuesto pretende sugerir que la 
moralidad sea un producto rígido de la 
evolución, por el contrario, hay razones 
para pensar que se trata de una adapta-
ción que exhibe plasticidad fenotípica i. 
e. cuya expresión varía en entornos dis-
tintos. Esto es perfectamente coherente 
con la observación antes referida de que 
la razón última es la cooperación: dife-
rentes grupos en diferentes circunstancias 
necesitan conductas diferentes, parece 
difícil que la moralidad sea todoterreno e 
independiente del aprendizaje social.

Conclusión

En este artículo se ha bosquejado una 
defensa sobre el origen evolutivo de la 
moralidad, aludiendo para ello a las tesis 

de más relevancia sobre teoría de juegos 
y psicología evolucionista. A través de la 
exposición de los modelos simulados de 
cooperación representados por el dilema 
del prisionero, se ha justificado en qué sen-
tido es posible que sea beneficioso para un 
individuo experimentar altruismo psicoló-
gico. Naturalmente, esta justificación se ha 
usado para explicar el porqué del altruismo 
biológico, pero parece claro, que al menos 
en nuestra especie, el altruismo espontá-
neo está mediado por la experiencia del 
altruismo psicológico en este sentido, por 
lo que es un indicio también de por qué 
sentimos este tipo de estados mentales.

En segundo lugar, se ha defendido la 
naturaleza modular de la mente y los me-
canismos más relevantes de producción 
de actos morales y de emociones morales. 
Si bien se ha dicho que esto no agota ni la 
reflexión ética ni el razonamiento moral, 
sí que podemos entender que es el ori-
gen de lo que nos hace capaces de captar 
la bondad o maldad de las acciones que 
percibimos. A través del estudio del WTR, 
podemos comprender qué es lo que sub-
yace a nuestras ideas intuitivas y espontá-
neas sobre la cooperación, el altruismo, la 
moralidad y las expectativas que tenemos 
sobre las acciones de los demás. Creo que 
un estudio de la moralidad que pasara por 
alto el origen de estas intuiciones sobre el 
bien y el mal estaría irremediablemente 
incompleto.



30

Boletín de la SESBE
Vol. 20(1) Marzo 2025

Referencias

Axelrod, R. y Hamilton, W.D. 1981. The 
evolution of cooperation. Basic Books: New 
York.

Bueno, D. 2020. Genética y aprendizaje: Cómo 
influyen los genes en el logro educativo. Journal 
of Neuroeducation 1(1), 38–51. 

Cosmides, L. y Tooby, J. 2013. Evolutionary 
psychology: New perspectives on cognition and 
motivation. Annual Review of Psychology 64(1), 
201-229. 

Dawkins, R. 2017. El gen egoísta extendido. 
Madrid: Bruño.

Delton, A. W. et al. 2023. Cognitive foundations 
for helping and harming others: Making welfare 
tradeoffs in industrialized and small-scale 
societies. Evolution and Human Behavior 44(5), 
1–17. 

Diéguez Lucena, A. J. 2012. La vida bajo 
escrutinio. Una introducción a la filosofía de la 
biología. Barcelona: Biblioteca Buridán.

Haidt, J. 2001. The emotional dog and its 
rational tail: A social intuitionist approach to 
moral judgment. Psychological Review 108(4), 
814–834. 

Hauser, M. D. 2007. Moral Minds. HarperCollins 
e-books.

Kitcher, P. 2011. The ethical project. 
Massachusetts: Harvard University Press.

Krebs, D. L. 2011. The Origins of Morality. 
Oxford: Oxford University Press.

Pinker, S. 2018. La tabla rasa. La negación 
moderna de la naturaleza humana. Barcelona: 
Paidós.

Poundstone, W. 2018. El dilema del prisionero. 
Madrid: Alianza.

Sell, A. N. 2017. The grammar of anger: 
Mapping the computational architecture of 
a recalibrational emotion. Cognition 168, 
110–128.

Tomasello, M. 2016. A Natural History of Human 
Morality. Cambridge: Harvard University Press.

Trivers, R. L. 1971. The evolution of reciprocal 
altruism. The Quarterly Review of Biology 46(1), 
35–57.


	La moralidad como producto de la evolución
	Heraclio Corrales Pavía, Universidad de Málaga, Departamento de Filosofía, heracliocorrales@uma.es 


